Denken heift lebendig sein
Zu Hannah Arendts 50. Todestag

VVon Marcel Matthies

m Abend des 4. Dezember 1975 erlitt Hannah Arendt im Beisein des
befreundeten Paares Jeanette und Salo Baron in ihrer Wohnung in der
12. Etage am Riverside Drive 370 (Manhattan) einen Herzinfarkt. Es heif3t,
sie habe plotzlich mitten im Gesprach — ihrer Hand entglitt dabei die Ziga-
rette — gehustet, sei ohnmachtig geworden und sofort verstorben. Schon im
Jahr zuvor hatte sie einen Infarkt erlitten. Ihr Herz war jedoch bereits 1970
angegriffen, als ihr Mann Heinrich Bliicher, mit dem sie dreifig Jahre lang
verheiratet war, einem Herzinfarkt erlag. Ihre Urne liegt neben der seinen auf
dem Friedhof des Bard Colleges in Annandale-on-Hudson, State New York.
Geboren am 14. Oktober 1906, stand Arendts Leben ganz im Zeichen des
Jahrhunderts der Extreme und ihrer Totalitarismen.! Doch obwohl geschah,
was nie hatte geschehen durfen, so Arendts Formulierung fiir das Grauen
in den NS-Todesfabriken, ist sie fahig gewesen, sich eine Liebe zur Welt zu
bewahren. Eines ihrer Gedichte ist Zeugnis dieser Liebe:

Ich lieb die Erde

so wie auf der Reise

den fremden Ort,

und anders nicht.

So spinnt das Leben mich

an seinem Faden leise

ins nie gekannte Muster fort.

Bis plotzlich,

wie der Abschied auf der Reise,

die groBe Stille in den Rahmen bricht.?

So wie jegliche erinnernde Riickschau das Bewusstsein von der Verganglich-
keit allen Lebens verewigt, ist bei Arendt im Wissen um die Endlichkeit ein fur
ihr Werk noch wichtigeres Motiv enthalten, namlich das des Anfangs und des
steten Neu-Beginnen-Konnens. Denn so wie die Endlichkeit in jedem Anfang
angelegtist, eroffnet umgekehrt die Endlichkeit stets einen neuen Anfang.

1 Hannah Arendt, Menschen in finsteren Zeiten, Minchen und Ziirich 1989; dies., Ich will verstehen.
Selbstauskiinfte zu Leben und Werk, Miinchen und Ziirich 2005.
2 Hannah Arendt, Ich selbst, auch ich tanze: Die Gedichte, Miinchen 2015, S. 66.

Blatter fiir deutsche und internationale Politik 12/2025



110 Marcel Matthies

Aus dieser auch biografisch grundierten Erfahrung eines mehrfach zu Flucht
und damit zum Neuanfang gezwungenen, aber auch befahigten Lebens
resultiert der fur Arendt so zentrale Gedanke: ,Der Sinn von Politik ist Frei-
heit.”3 Mit dieser Betonung des Anfangs, der bei ihr so zentralen ,Gebiirtig-
keit”, grenzte sich Arendt nicht nur von Martin Heideggers ,Sein-zum-Tode"
ab, sondern erzeugte einen Lichtblick nach der vollkommenen Finsternis.
Demgemal lieB3 sie ihr Opus Magnum , Elemente und Urspriinge totaler Herr-
schaft” (1951/55) ausgerechnet mit dem Hinweis auf die fortdauernde Kraft
des Neubeginns enden, der durch das Prinzip der Natalitat begrindet wird:
,Dieser Anfang ist immer und tiberall da und bereit. Seine Kontinuitat kann
nicht unterbrochen werden, denn sie ist garantiert durch die Geburt eines
jeden Menschen."4

Wer das dreiteilige Buch liest, taucht in das Wie ihres Denkens ein, das
durch eine Verkniipfung disparater Sinnschichten gekennzeichnet ist. So
ergibt sich bei der Lekttlire aller drei Teile weniger eine Einheit als vielmehr
ein im Wandel begriffenes Verstandnis. Aus Arendts Einsicht in den allum-
fassenden Traditionsbruch ging ein ,Denken ohne Geldnder” hervor, das
mit dem Aufbau eines in sich geschlossenen Theoriegebdudes grundsatzlich
unvereinbar war. Ihrem Denken war daher mitunter eine Widerspriichlich-
keit eigen, die sich teils aus utopischen Hoffnungen und Traumen speiste,
obwohl oder vielleicht gerade weil deren Grundlagen durch Auschwitz, Treb-
linka und Sobibor irreversibel beschadigt wurden. Nicht nur Arendts oft von
schneidender Scharfe getragener Ton durfte ausschlaggebend dafiir gewe-
sen sein, dass ihre Positionen bis heute affektgeladene Urteile hervorrufen,
die von Verehrung bis Verfemung reichen. Mehr noch, an der Rezeption ihrer
Schriften fallt auf, dass sie fiir gegensatzliche Weltbilder vereinnahmt wer-
den: War Arendt eine Radikal-Konservative oder eine Radikal-Demokratin,
eine elitdare Theoretikerin in der Studierstube oder eine egalitdare Kampferin
fiir Menschenrechte, eine Zionistin oder eine Antizionistin?

Gefragt, wo sie stehe, sagte Arendt einmal selbst: ,Ich stehe nirgendwo. Ich
schwimme wirklich nichtim Strom des gegenwartigen oder irgendeines ande-
ren politischen Denkens. Allerdings nicht deshalb, weil ich so besonders ori-
ginell sein will — es hat sich vielmehr einfach so ergeben, dass ich nirgendwo
so richtig hineinpasse.”® Zweifellos macht diese Unangepasstheit, auch diese
Umstrittenheit, bis heute einen Teil des Arendtschen Faszinosums aus. Einer-
seits genieBtihr Essay We Refugees (1943) hierzulande Kultstatus, weil die Kos-
mopolitisierung des Denkens, gesellschaftliche und geschichtliche Konkre-
tion ausklammernd, dazu dient, die bevolkerungspolitische Transformation in
der Gegenwart zu rechtfertigen. Andererseits ist ihre Argumentation im Essay
Reflections on Little Rock (1959) bis heute Gegenstand einer Debatte um Ras-
sismus. Arendts unbestreitbare Aktualitat ist nicht zuletzt daran zu erkennen,
dass in den letzten Jahren zwei Kinofilme, diverse Dokumentarfilme, Ausstel-
lungen sowie unzahlige Publikationen uber ihr Schaffen erschienen sind.

3 Hannah Arendt, Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlass, Miinchen 1993, S. 28.
4 Hannah Arendt, Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen 1986, S. 730.
5 Hannah Arendt, Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk, a.a.O., S. 111.

Blatter fiir deutsche und internationale Politik 12/2025



Hannah Arendt: Denken heiBt lebendig sein 111

Drang in die Tiefe

Uber das Denken nachzudenken, sei Philosophie — laut Arendt ein einsames
Geschaft, weil das Denken auch nur sehr eingeschrankt geneigt sei, mit ande-
ren zu kommunizieren. Die Tatigkeit des Denkens war fur sie ,das stumme
Zwiegesprach des Menschen mit sich selbst“.® Im Gegensatz zu anderen
Tatigkeiten sei es unsichtbar, manifestiere sich also &uBerlich nicht: Vielleicht
einmalig sei das Denken, weil es keinen Drang habe zu erscheinen.” Da das
denkende Ich, ,fiir das ein Leben ohne Sinn in der Tat eine Art Tod bei leben-
digem Leibe ist"8 nicht mit dem wirklichen Selbst identisch sei, nehme es sei-
nen Riickzug von der gewohnlichen Erscheinungswelt nicht wahr. An anderer
Stelle heiBit es: ,Die einzig denkbare Metapher fiir das Leben des Geistes ist
die Empfindung des Lebendigseins.” Ohne das Denken, also ohne den tonlo-
sen Dialog zwischen mir und mir selbst, sei der menschliche Geist tot. ,Wenn
wir alles wissen wiirden, wiirden wir das Denken aufgeben.“9

Das Denken ist Arendt zufolge wie das Leben eine Tatigkeit, das sein Ziel
in sich selbst tragt. Ein Ziel konne es fur das Denken, das immer auf Sinn
aus sei, nicht geben. Wenn das Denken nicht durch sich selbst seinen Sinn
erhalte, so komme ihm kein Sinn zu. Wenn es stimme, dass das Denken ein
Selbstzweck ist, folge daraus, ,daB alle Fragen tiber das Ziel oder den Zweck
des Denkens so unbeantwortbar sind wie Fragen tuiber das Ziel oder den
Zweck des Lebens".!® Anders als der Wissensdrang wiirde das Denken als
solches nur wenig Nutzen fiur die Gesellschaft bringen. Erkennbar sei das
auch daran, dass sich das Denken gerade deshalb von der unausweichlichen
Frage abwende, warum wir denken, da es ja keine Antwort auf die Frage
gebe, warum wir leben. Fur den groften Irrtum der Philosophen hielt Arendt
die Meinung, ,dass ich, wenn ich denke, erst wahrhaft ich selbst bin. Gerade
wenn ich allein bin, bin ich nie ein ,Selbst’, nie identisch mit mir."!! Dies sei
der Irrtum von Heideggers Sein und Zeit gewesen, dessen Denken sie nicht
von Einsamkeit, sondern von Verlassenheit gekennzeichnet sah. Denken
gehe immer auf das, was unter der Oberflache sei. Oder es gehe in die Tiefe.
Wohlgemerkt, die Tiefe sei seine Dimension.'?

Im Eingedenken an Walter Benjamin — Arendt war dessen Vertraute im
Pariser Exil, spatere Herausgeberin seiner Schriften und Vermittlerin seiner
Ideen - griff sie auf die Denkfigur des Perlentauchers zurtick. Um die Denk-
bruchsticke der Vergangenheit zu entreien, sei der Tauchgangin die Tiefen
dervergangenen Zeiten unabdingbar, denn auf dem Grund des Meereslieen
sich Perlen und Korallen aus dem uberkommenen Zusammenhang heraus-
brechen und als Fragmente an die Oberflache des Tages retten und um sich
versammeln. Im Perlentaucher sei die Suche nach verloren gegangener Uber-
6 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken —das Wollen, Miinchen und Ziirich 1998, S. 127
7 Vgl. Hannah Arendt, Die Sonning-Preis-Rede. Kopenhagen 1975, in: H. L. Arnold (Hg.), Hannah

Arendt, Text+Kritik 166/167, Miinchen 2005, S. 3-12, hier S. 7.

8 Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken - das Wollen, a.a.O., S.93 und 128.
9 Hannah Arendt, Denktagebuch. 1950-1973. 2. Bd., Miinchen und Ziirich 2002, S. 746.
10 Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken —das Wollen, a.a.O., S. 193.

11 Arendt, Denktagebuch. 1950-1973. 2. Bd, a.a.O., S. 734.
12 Ebd. S. 740.

Blatter fiir deutsche und internationale Politik 12/2025



112 Marcel Matthies

lieferung und darin verborgener Erfahrungen verdichtet. Leitend sei fir ihn
die Erinnerung an eine weit entlegene Vergangenheit, die von der Gegen-
wart zwar unwiderruflich abgetrennt sei, deren Denkbruchstiicke jedoch im
Heute die Erwartung einer fernen Zukunft mit Hoffnungen fiillen wiirden.'3

Arendts Denkweise war ein Drang in die Tiefe eigen, die ihr einen Zauber
verlieh, so Hans Jonas. Ob aber selbst Arendts Irrtiimer bedeutender waren
als die Richtigkeiten vieler kleinerer Geister, wie Jonas in seiner Trauerrede
auf Arendt verkiindete, ist fraglich.¥ Zweifellos bezog er sich damit vor allem
auf ihr Skandal-Buch ,Eichmann in Jerusalem — Ein Bericht von der Banali-
tat des Bosen" (1963/64), das wie kein anderes ihrer Blicher einen tiefen Ein-
schnittin ihrer Werk- und Lebensgeschichte dargestellt hatte.!> Arendts Rede
von der ,Banalitdt des Bosen” ist heute langst zu einem Rezeptionsstereotyp
geworden. Vor 60 Jahren hingegen, keine 20 Jahre nach der Vernichtung der
europdischen Juden, 19ste sie insbesondere in Israel massive Empérung aus.
Sogar enge Freunde wandten sich von Arendt ab, darunter Gershom Scholem.

Idealisierung des Denkens

Ein Grund fir die heftige Kontroverse um das Eichmann-Buch war ihr darin
erhobener Anspruch, in der ,Totalitdt des moralischen Zusammenbruchs”
die ubergreifende Erklarung fiir die ,Endlésung der Judenfrage” gefunden
zu haben. Sie wollte die Judenvernichtung als einen technokratisch organi-
sierten ,,Verwaltungsmassenmord'’ verstanden wissen. Entscheidend fir
das Bose im moralphilosophischen Sinn sei vor allem Eichmanns Gedanken-
losigkeit gewesen. Infolge seiner ,Unfdahigkeit zu denken” sei es fiir einen
Verbrechertypus wie Eichmann fast unméglich gewesen, ,sich seiner Unta-
ten bewuBt zu werden"”.16

Dass sich Arendts Erklarung als unzulanglich erweist, ist auch ihrer Heran-
gehensweise geschuldet: Sie identifizierte die dem Tater unterstellte Gedan-
kenlosigkeit mit dem Bosen, ohne gewahr geworden zu sein, dass in ihrer
Rede vom vollstandigen Fehlen des Denkens und damit auch von Gewissen
und Reflexion bei Eichmann wiederum ihre idealisierte Vorstellung vom
Denken zum Ausdruck kam. Zugleich ging Arendt Eichmanns Verteidi-
gungsstrategie vor dem Jerusalemer Gericht auf den Leim: Dass sie Eich-
mann glaubte, er hatte keinen Standpunkt zur ,Endlosung’, ja ,uberhaupt
keine Motive"” gehabt, ware keineswegs ,von wahnwitzigem Judenhalf, von
fanatischem Antisemitismus oder von besonderer ideologischer Verhetzung"”
angetrieben worden, sondern lediglich als fahrlassiger, farbloser Funktionar
bei der Verwaltung des Volkermords bereit gewesen, ,alles zu tun, was sei-
nem Fortkommen dienlich sein konnte", ist von erstaunlicher Naivitat.!? De

13 Vgl. Hannah Arendt, Menschen in finsteren Zeiten, Miinchen und Ziirich 1989, S. 242.

14 Hans Jonas, Hannah Arendt 1906-1975, Trauerrede fiir Hannah Arendt, in: ,Jahrbuch der Deut-
schen Akademie fiir Sprache und Dichtung Darmstadt”, Heidelberg 1976, S. 169-171.

15 Hannah Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalitdt des Bosen, Miinchen 1986.

16 Arendt, Eichmann in Jerusalem, a.a.O., Zitate S. 162, 17, 78, 326.

17 Arendt, Eichmann in Jerusalem, a.a.O., Zitate S. 16, 54, 16.

Blatter fiir deutsche und internationale Politik 12/2025



Hannah Arendt: Denken heiBt lebendig sein 113

facto war Adolf Eichmann, ehemaliger SS-Obersturmbannfiihrer und Lei-
ter des sogenannten Judenreferats im Reichssicherheitshauptamt, ein gli-
hender Antisemit gewesen, der seine Arbeit eifrig betrieben und selbst noch
nach dem verlorenen Weltkrieg bedauert hatte, das Werk, alle 10,3 Millionen
Juden in Europa zu vernichten, nicht vollendet haben zu kénnen.

An ihre Vorstellung vom Bosen kntpfte Arendt in ihrem Buch Vom Leben
des Geistes (1978/79) an: ,Ist Bosheit, wie immer man sie definieren moge, ist
dieser Wille zum Bosen' vielleicht keine notwendige Bedingung des bdsen
Handelns? Hangt vielleicht das Problem von Gut und Bose, unsere Fahigkeit,
Recht und Unrecht zu unterscheiden, mit unserem Denkvermdégen zusam-
men? [...] Konnte vielleicht das Denken als solches [...] zu den Bedingungen
gehoren, die die Menschen davon abhalten oder geradezu dagegen pradis-
ponieren, Béses zu tun?“18 Es ist, als sei Arendt von der Leuchtkraft des Den-
kens so fasziniert gewesen, dass sie mitunter davon geblendet wurde: Denn
das Denken allein kann keine hinreichende Bedingung fiir das Gute darstel-
len, sondern es kann ebenso dem Bésen dienen.!® Gerade Intellektuelle sind,
weil sie von der Moglichkeit des Denkens in besonderer Weise Gebrauch
machen, anféllig fir einen Missbrauch des Denkens: So erzdahlte Arendt
1964 in dem beruhmt gewordenen TV-Gesprach mit Gunter Gaus vom leeren
Raum um sie, der sich damals infolge der vorauseilenden ,Gleichschaltung”
anderer Intellektueller 1933 in Deutschland umgehend um sie gebildet hatte.

Das Beispiellose des millionenfachen Hinmordens ist keineswegs, wie
Arendt behauptet, durch ,Gedankenlosigkeit” erkldarbar, sondern hat damit
zu tun, dass die Nazis laut Dan Diner bis dahin giiltige MaBstabe der Zweck-
rationalitdt schleichend aufhoben.? Rationalitédt als Pramisse des Denkens
wurde demnach durch das Handeln der Nazis widerlegt und verlor unbe-
merkt seine Geltung: Da man den Nazis aber eine rationale Handlungslogik
unterstellte, war die gegenrationale Logik der Vernichtung um der Vernich-
tung willen buchstablich undenkbar, zumal deren absolute Sinnlosigkeit
okonomischen und militarischen Rationalitatsanforderungen zuwiderlief.

Hans Jonas' Aussage, Arendts Irrtumer seien bedeutsamer gewesen als
die Richtigkeiten vieler kleinerer Geister, ist wahr: Interessanterweise fihrt
ihr Eichmann-Buch praktisch vor, dass das Denken keine Gewahr fir das
Gute ist, ja dass sich in der Sinnsuche mitunter sogar eine ,Perversitat der
Brillanz" Ausdruck verschaffen kann. Mit dieser Paradoxie brachte Norman
Podhoretz das Kontroverse des Buches auf den Begriff.?! Dennoch: Der von
Arendt bewohnte Raum geistiger Autonomie war fur sie — bildhaft gespro-
chen — eine Insel der Vernunft in einem Meer des Irrsinns, die sie nach ihrer
Fluchtins Exil um jeden Preis zu schiitzen bereit war. Letztlich war fiir sie nur
ihre gedankliche Unabhangigkeit — neben der Liebe zu ihren Freunden - ein
zur Beheimatung geeignetes Domizil.

18 Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken — das Wollen, a.a.O., S. 14-15.

19 Bettina Stangneth, Béses Denken, Reinbek bei Hamburg 2016.

20 Dan Diner, Geddchtniszeiten. Uber jiidische und andere Geschichten, Miinchen 2003; S. 135-151.

21 Norman Podhoretz, Hannah Arendt on Eichmann. A Study in the Perversity of Brilliance, in: ,Com-
mentary”, 3/1963, S. 201-208.

Blatter fiir deutsche und internationale Politik 12/2025



