
Blätter für deutsche und internationale Politik 12/2025

A m Abend des 4. Dezember 1975 erlitt Hannah Arendt im Beisein des 
befreundeten Paares Jeanette und Salo Baron in ihrer Wohnung in der 

12. Etage am Riverside Drive 370 (Manhattan) einen Herzinfarkt. Es heißt, 
sie habe plötzlich mitten im Gespräch – ihrer Hand entglitt dabei die Ziga-
rette – gehustet, sei ohnmächtig geworden und sofort verstorben. Schon im 
Jahr zuvor hatte sie einen Infarkt erlitten. Ihr Herz war jedoch bereits 1970 
angegriffen, als ihr Mann Heinrich Blücher, mit dem sie dreißig Jahre lang 
verheiratet war, einem Herzinfarkt erlag. Ihre Urne liegt neben der seinen auf 
dem Friedhof des Bard Colleges in Annandale-on-Hudson, State New York. 

Geboren am 14. Oktober 1906, stand Arendts Leben ganz im Zeichen des 
Jahrhunderts der Extreme und ihrer Totalitarismen.1 Doch obwohl geschah, 
was nie hätte geschehen dürfen, so Arendts Formulierung für das Grauen 
in den NS-Todesfabriken, ist sie fähig gewesen, sich eine Liebe zur Welt zu 
bewahren. Eines ihrer Gedichte ist Zeugnis dieser Liebe:

Ich lieb die Erde
so wie auf der Reise
den fremden Ort,
und anders nicht.
So spinnt das Leben mich
an seinem Faden leise
ins nie gekannte Muster fort.
Bis plötzlich,
wie der Abschied auf der Reise,
die große Stille in den Rahmen bricht.2

So wie jegliche erinnernde Rückschau das Bewusstsein von der Vergänglich-
keit allen Lebens verewigt, ist bei Arendt im Wissen um die Endlichkeit ein für 
ihr Werk noch wichtigeres Motiv enthalten, nämlich das des Anfangs und des 
steten Neu-Beginnen-Könnens. Denn so wie die Endlichkeit in jedem Anfang 
angelegt ist, eröffnet umgekehrt die Endlichkeit stets einen neuen Anfang.

1	 Hannah Arendt, Menschen in finsteren Zeiten, München und Zürich 1989; dies., Ich will verstehen. 
Selbstauskünfte zu Leben und Werk, München und Zürich 2005.

2	 Hannah Arendt, Ich selbst, auch ich tanze: Die Gedichte, München 2015, S. 66.

Denken heißt lebendig sein
Zu Hannah Arendts 50. Todestag

Von Marcel Matthies



110     Marcel Matthies

Blätter für deutsche und internationale Politik 12/2025

Aus dieser auch biografisch grundierten Erfahrung eines mehrfach zu Flucht 
und damit zum Neuanfang gezwungenen, aber auch befähigten Lebens 
resultiert der für Arendt so zentrale Gedanke: „Der Sinn von Politik ist Frei-
heit.“3 Mit dieser Betonung des Anfangs, der bei ihr so zentralen „Gebürtig-
keit“, grenzte sich Arendt nicht nur von Martin Heideggers „Sein-zum-Tode“ 
ab, sondern erzeugte einen Lichtblick nach der vollkommenen Finsternis. 
Demgemäß ließ sie ihr Opus Magnum „Elemente und Ursprünge totaler Herr-
schaft“ (1951/55) ausgerechnet mit dem Hinweis auf die fortdauernde Kraft 
des Neubeginns enden, der durch das Prinzip der Natalität begründet wird: 
„Dieser Anfang ist immer und überall da und bereit. Seine Kontinuität kann 
nicht unterbrochen werden, denn sie ist garantiert durch die Geburt eines 
jeden Menschen.“4

Wer das dreiteilige Buch liest, taucht in das Wie ihres Denkens ein, das 
durch eine Verknüpfung disparater Sinnschichten gekennzeichnet ist. So 
ergibt sich bei der Lektüre aller drei Teile weniger eine Einheit als vielmehr 
ein im Wandel begriffenes Verständnis. Aus Arendts Einsicht in den allum-
fassenden Traditionsbruch ging ein „Denken ohne Geländer“ hervor, das 
mit dem Aufbau eines in sich geschlossenen Theoriegebäudes grundsätzlich 
unvereinbar war. Ihrem Denken war daher mitunter eine Widersprüchlich-
keit eigen, die sich teils aus utopischen Hoffnungen und Träumen speiste, 
obwohl oder vielleicht gerade weil deren Grundlagen durch Auschwitz, Treb-
linka und Sobibor irreversibel beschädigt wurden. Nicht nur Arendts oft von 
schneidender Schärfe getragener Ton dürfte ausschlaggebend dafür gewe-
sen sein, dass ihre Positionen bis heute affektgeladene Urteile hervorrufen, 
die von Verehrung bis Verfemung reichen. Mehr noch, an der Rezeption ihrer 
Schriften fällt auf, dass sie für gegensätzliche Weltbilder vereinnahmt wer-
den: War Arendt eine Radikal-Konservative oder eine Radikal-Demokratin, 
eine elitäre Theoretikerin in der Studierstube oder eine egalitäre Kämpferin 
für Menschenrechte, eine Zionistin oder eine Antizionistin? 

Gefragt, wo sie stehe, sagte Arendt einmal selbst: „Ich stehe nirgendwo. Ich 
schwimme wirklich nicht im Strom des gegenwärtigen oder irgendeines ande-
ren politischen Denkens. Allerdings nicht deshalb, weil ich so besonders ori-
ginell sein will – es hat sich vielmehr einfach so ergeben, dass ich nirgendwo 
so richtig hineinpasse.“5 Zweifellos macht diese Unangepasstheit, auch diese 
Umstrittenheit, bis heute einen Teil des Arendtschen Faszinosums aus. Einer-
seits genießt ihr Essay We Refugees (1943) hierzulande Kultstatus, weil die Kos-
mopolitisierung des Denkens, gesellschaftliche und geschichtliche Konkre-
tion ausklammernd, dazu dient, die bevölkerungspolitische Transformation in 
der Gegenwart zu rechtfertigen. Andererseits ist ihre Argumentation im Essay 
Reflections on Little Rock (1959) bis heute Gegenstand einer Debatte um Ras-
sismus. Arendts unbestreitbare Aktualität ist nicht zuletzt daran zu erkennen, 
dass in den letzten Jahren zwei Kinofilme, diverse Dokumentarfilme, Ausstel-
lungen sowie unzählige Publikationen über ihr Schaffen erschienen sind.

3	 Hannah Arendt, Was ist Politik? Fragmente aus dem Nachlass, München 1993, S. 28.
4	 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 1986, S. 730.
5	 Hannah Arendt, Ich will verstehen. Selbstauskünfte zu Leben und Werk, a.a.O., S. 111.



Hannah Arendt: Denken heißt lebendig sein     111      

Blätter für deutsche und internationale Politik 12/2025

Drang in die Tiefe

Über das Denken nachzudenken, sei Philosophie – laut Arendt ein einsames 
Geschäft, weil das Denken auch nur sehr eingeschränkt geneigt sei, mit ande-
ren zu kommunizieren. Die Tätigkeit des Denkens war für sie „das stumme 
Zwiegespräch des Menschen mit sich selbst“.6 Im Gegensatz zu anderen 
Tätigkeiten sei es unsichtbar, manifestiere sich also äußerlich nicht: Vielleicht 
einmalig sei das Denken, weil es keinen Drang habe zu erscheinen.7 Da das 
denkende Ich, „für das ein Leben ohne Sinn in der Tat eine Art Tod bei leben-
digem Leibe ist“8, nicht mit dem wirklichen Selbst identisch sei, nehme es sei-
nen Rückzug von der gewöhnlichen Erscheinungswelt nicht wahr. An anderer 
Stelle heißt es: „Die einzig denkbare Metapher für das Leben des Geistes ist 
die Empfindung des Lebendigseins.“ Ohne das Denken, also ohne den tonlo-
sen Dialog zwischen mir und mir selbst, sei der menschliche Geist tot. „Wenn 
wir alles wissen würden, würden wir das Denken aufgeben.“9

Das Denken ist Arendt zufolge wie das Leben eine Tätigkeit, das sein Ziel 
in sich selbst trägt. Ein Ziel könne es für das Denken, das immer auf Sinn 
aus sei, nicht geben. Wenn das Denken nicht durch sich selbst seinen Sinn 
erhalte, so komme ihm kein Sinn zu. Wenn es stimme, dass das Denken ein 
Selbstzweck ist, folge daraus, „daß alle Fragen über das Ziel oder den Zweck 
des Denkens so unbeantwortbar sind wie Fragen über das Ziel oder den 
Zweck des Lebens“.10 Anders als der Wissensdrang würde das Denken als 
solches nur wenig Nutzen für die Gesellschaft bringen. Erkennbar sei das 
auch daran, dass sich das Denken gerade deshalb von der unausweichlichen 
Frage abwende, warum wir denken, da es ja keine Antwort auf die Frage 
gebe, warum wir leben. Für den größten Irrtum der Philosophen hielt Arendt 
die Meinung, „dass ich, wenn ich denke, erst wahrhaft ich selbst bin. Gerade 
wenn ich allein bin, bin ich nie ein ‚Selbst‘, nie identisch mit mir.“11 Dies sei 
der Irrtum von Heideggers Sein und Zeit gewesen, dessen Denken sie nicht 
von Einsamkeit, sondern von Verlassenheit gekennzeichnet sah. Denken 
gehe immer auf das, was unter der Oberfläche sei. Oder es gehe in die Tiefe. 
Wohlgemerkt, die Tiefe sei seine Dimension.12

Im Eingedenken an Walter Benjamin – Arendt war dessen Vertraute im 
Pariser Exil, spätere Herausgeberin seiner Schriften und Vermittlerin seiner 
Ideen – griff sie auf die Denkfigur des Perlentauchers zurück. Um die Denk-
bruchstücke der Vergangenheit zu entreißen, sei der Tauchgang in die Tiefen 
der vergangenen Zeiten unabdingbar, denn auf dem Grund des Meeres ließen 
sich Perlen und Korallen aus dem überkommenen Zusammenhang heraus- 
brechen und als Fragmente an die Oberfläche des Tages retten und um sich 
versammeln. Im Perlentaucher sei die Suche nach verloren gegangener Über-

6	 Hannah Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken – das Wollen, München und Zürich 1998, S. 127.
7	 Vgl. Hannah Arendt, Die Sonning-Preis-Rede. Kopenhagen 1975, in: H. L. Arnold (Hg.), Hannah 

Arendt, Text+Kritik 166/167, München 2005, S. 3-12, hier S. 7.
8	 Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken – das Wollen,  a.a.O., S. 93 und 128.
9	 Hannah Arendt, Denktagebuch. 1950-1973. 2. Bd., München und Zürich 2002, S. 746.
10	Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken – das Wollen, a.a.O., S. 193.
11	Arendt, Denktagebuch. 1950-1973. 2. Bd, a.a.O. , S. 734.
12	Ebd. S. 740.



112     Marcel Matthies

Blätter für deutsche und internationale Politik 12/2025

lieferung und darin verborgener Erfahrungen verdichtet. Leitend sei für ihn 
die Erinnerung an eine weit entlegene Vergangenheit, die von der Gegen-
wart zwar unwiderruflich abgetrennt sei, deren Denkbruchstücke jedoch im 
Heute die Erwartung einer fernen Zukunft mit Hoffnungen füllen würden.13

Arendts Denkweise war ein Drang in die Tiefe eigen, die ihr einen Zauber 
verlieh, so Hans Jonas. Ob aber selbst Arendts Irrtümer bedeutender waren 
als die Richtigkeiten vieler kleinerer Geister, wie Jonas in seiner Trauerrede 
auf Arendt verkündete, ist fraglich.14 Zweifellos bezog er sich damit vor allem 
auf ihr Skandal-Buch „Eichmann in Jerusalem – Ein Bericht von der Banali-
tät des Bösen“ (1963/64), das wie kein anderes ihrer Bücher einen tiefen Ein-
schnitt in ihrer Werk- und Lebensgeschichte dargestellt hatte.15 Arendts Rede 
von der „Banalität des Bösen“ ist heute längst zu einem Rezeptionsstereotyp 
geworden. Vor 60 Jahren hingegen, keine 20 Jahre nach der Vernichtung der 
europäischen Juden, löste sie insbesondere in Israel massive Empörung aus. 
Sogar enge Freunde wandten sich von Arendt ab, darunter Gershom Scholem.

Idealisierung des Denkens

Ein Grund für die heftige Kontroverse um das Eichmann-Buch war ihr darin 
erhobener Anspruch, in der „Totalität des moralischen Zusammenbruchs“ 
die übergreifende Erklärung für die „Endlösung der Judenfrage“ gefunden 
zu haben. Sie wollte die Judenvernichtung als einen technokratisch organi-
sierten „‚Verwaltungsmassenmord‘“ verstanden wissen. Entscheidend für 
das Böse im moralphilosophischen Sinn sei vor allem Eichmanns Gedanken-
losigkeit gewesen. Infolge seiner „Unfähigkeit zu denken“ sei es für einen 
Verbrechertypus wie Eichmann fast unmöglich gewesen, „sich seiner Unta-
ten bewußt zu werden“.16

Dass sich Arendts Erklärung als unzulänglich erweist, ist auch ihrer Heran-
gehensweise geschuldet: Sie identifizierte die dem Täter unterstellte Gedan-
kenlosigkeit mit dem Bösen, ohne gewahr geworden zu sein, dass in ihrer 
Rede vom vollständigen Fehlen des Denkens und damit auch von Gewissen 
und Reflexion bei Eichmann wiederum ihre idealisierte Vorstellung vom 
Denken zum Ausdruck kam. Zugleich ging Arendt Eichmanns Verteidi-
gungsstrategie vor dem Jerusalemer Gericht auf den Leim: Dass sie Eich-
mann glaubte, er hätte keinen Standpunkt zur ‚Endlösung‘, ja „überhaupt 
keine Motive“ gehabt, wäre keineswegs „von wahnwitzigem Judenhaß, von 
fanatischem Antisemitismus oder von besonderer ideologischer Verhetzung“ 
angetrieben worden, sondern lediglich als fahrlässiger, farbloser Funktionär 
bei der Verwaltung des Völkermords bereit gewesen, „alles zu tun, was sei-
nem Fortkommen dienlich sein konnte“, ist von erstaunlicher Naivität.17 De 

13	Vgl. Hannah Arendt, Menschen in finsteren Zeiten, München und Zürich 1989, S. 242.
14	Hans Jonas, Hannah Arendt 1906–1975, Trauerrede für Hannah Arendt, in: „Jahrbuch der Deut-

schen Akademie für Sprache und Dichtung Darmstadt“, Heidelberg 1976, S. 169-171.
15	Hannah Arendt, Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen, München 1986.
16	Arendt, Eichmann in Jerusalem, a.a.O., Zitate S. 162, 17, 78, 326.
17	Arendt, Eichmann in Jerusalem, a.a.O., Zitate S. 16, 54, 16.



Hannah Arendt: Denken heißt lebendig sein     113      

Blätter für deutsche und internationale Politik 12/2025

facto war Adolf Eichmann, ehemaliger SS-Obersturmbannführer und Lei-
ter des sogenannten Judenreferats im Reichssicherheitshauptamt, ein glü-
hender Antisemit gewesen, der seine Arbeit eifrig betrieben und selbst noch 
nach dem verlorenen Weltkrieg bedauert hatte, das Werk, alle 10,3 Millionen 
Juden in Europa zu vernichten, nicht vollendet haben zu können.

An ihre Vorstellung vom Bösen knüpfte Arendt in ihrem Buch Vom Leben 
des Geistes (1978/79) an: „Ist Bosheit, wie immer man sie definieren möge, ist 
dieser ‚Wille zum Bösen‘ vielleicht keine notwendige Bedingung des bösen 
Handelns? Hängt vielleicht das Problem von Gut und Böse, unsere Fähigkeit, 
Recht und Unrecht zu unterscheiden, mit unserem Denkvermögen zusam-
men? [...] Könnte vielleicht das Denken als solches [...]  zu den Bedingungen 
gehören, die die Menschen davon abhalten oder geradezu dagegen prädis-
ponieren, Böses zu tun?“18 Es ist, als sei Arendt von der Leuchtkraft des Den-
kens so fasziniert gewesen, dass sie mitunter davon geblendet wurde: Denn  
das Denken allein kann keine hinreichende Bedingung für das Gute darstel-
len, sondern es kann ebenso dem Bösen dienen.19 Gerade Intellektuelle sind, 
weil sie von der Möglichkeit des Denkens in besonderer Weise Gebrauch 
machen, anfällig für einen Missbrauch des Denkens: So erzählte Arendt 
1964 in dem berühmt gewordenen TV-Gespräch mit Günter Gaus vom leeren 
Raum um sie, der sich damals infolge der vorauseilenden „Gleichschaltung“ 
anderer Intellektueller 1933 in Deutschland umgehend um sie gebildet hatte.

Das Beispiellose des millionenfachen Hinmordens ist keineswegs, wie 
Arendt behauptet, durch „Gedankenlosigkeit“ erklärbar, sondern hat damit 
zu tun, dass die Nazis laut Dan Diner bis dahin gültige Maßstäbe der Zweck-
rationalität schleichend aufhoben.20 Rationalität als Prämisse des Denkens 
wurde demnach durch das Handeln der Nazis widerlegt und verlor unbe-
merkt seine Geltung: Da man den Nazis aber eine rationale Handlungslogik 
unterstellte, war die gegenrationale Logik der Vernichtung um der Vernich-
tung willen buchstäblich undenkbar, zumal deren absolute Sinnlosigkeit 
ökonomischen und militärischen Rationalitätsanforderungen zuwiderlief. 

Hans Jonas‘ Aussage, Arendts Irrtümer seien bedeutsamer gewesen als 
die Richtigkeiten vieler kleinerer Geister, ist wahr: Interessanterweise führt 
ihr Eichmann-Buch praktisch vor, dass das Denken keine Gewähr für das 
Gute ist, ja dass sich in der Sinnsuche mitunter sogar eine „Perversität der 
Brillanz“ Ausdruck verschaffen kann. Mit dieser Paradoxie brachte Norman 
Podhoretz das Kontroverse des Buches auf den Begriff.21 Dennoch: Der von 
Arendt bewohnte Raum geistiger Autonomie war für sie – bildhaft gespro-
chen – eine Insel der Vernunft in einem Meer des Irrsinns, die sie nach ihrer 
Flucht ins Exil um jeden Preis zu schützen bereit war. Letztlich war für sie nur 
ihre gedankliche Unabhängigkeit – neben der Liebe zu ihren Freunden – ein 
zur Beheimatung geeignetes Domizil.

18	Arendt, Vom Leben des Geistes. Das Denken – das Wollen, a.a.O., S. 14-15.
19	Bettina Stangneth, Böses Denken, Reinbek bei Hamburg 2016.
20	Dan Diner, Gedächtniszeiten. Über jüdische und andere Geschichten, München 2003; S. 135-151. 
21	Norman Podhoretz, Hannah Arendt on Eichmann. A Study in the Perversity of Brilliance, in: „Com-

mentary”, 3/1963, S. 201–208.


