
116 Analysen AlternativenJudith Kohlenberger

Die Politik der Empathie
Wie wir Migrationspanik und autoritärem 
Denken begegnen können

Rechtspopulisten finden mit ihrer rassistischen Rhetorik und ihrem 
Kulturkampf gegen liberale Eliten eine immer größere Gefolgschaft. 
Wie können diese Menschen wieder für die Demokratie zurückgewonnen 
werden? Während Rechtsextremen und völkischen Agitatoren keine 
Bühne geboten werden darf, sollten wir im Alltag das offene Gespräch  
mit ihren Wählerinnen und Wählern suchen – auch wenn es schwerfällt.

Von  J ud ith Kohlenberger

Das Gefühl, nicht dazuzugehören, irgendwie falsch zu sein, ist fruchtbarer 
Boden für die verführerischen Parolen der Rechtspopulisten. Ihr bestes Ver-
kaufsargument sind weder eine radikale Grenzpolitik noch rigide Abschie-
bepläne, sondern es ist das Gefühl, das sie ihren Wähler:innen geben: Du 

bist genau richtig so, wie du bist. Andere mögen dich rassistisch, misogyn, menschen-
verachtend, abnormal finden. Wir dagegen schätzen dich so, wie du bist. Ja mehr 
noch: Du bist normal, die anderen sind die Aberration. Mit ihren Dragqueen-Lesun-
gen, Gendersternchen, Menschenrechten, ihrer Cancel Culture und Klimapanik sind 

sie falsch abgebogen. Du dagegen bist richtig, goldrichtig. 
Schon Hannah Arendt wusste, dass das Gefühl der Ein-

samkeit, das sie als politischen, nicht rein privaten Zustand 
verstand, zu den radikalsten Erfahrungen des Menschen 
zählt und ihn anfällig werden lässt für die Blender, Hetzer, 
Extremisten und Despoten dieser Welt. Die versprechen 
ihren Anhänger:innen Gemeinschaft und Zugehörigkeit, 
getreu dem Motto: Wir schätzen dich für all die Eigenschaf-
ten, die andere an dir ablehnen. Und sie vermitteln ein ver-
führerisches Gefühl der Selbstwirksamkeit: Wir halten die 
Ausländer raus, aus dem einfachen Grund, weil wir es wol-
len – und können. Das umfassende Gefühl des Kontrollver-
lusts kontern sie mit Handlungsmacht und Korpsgeist. Das 
sei, laut Arendt, eines der »Elemente und Ursprünge totaler 
Herrschaft« (im Original »The Origins of Totalitarianism«), 
ein Einfallstor für Autoritarismus und Totalitarismus. 

Genau das scheint auch bei Simon zu verfangen. Wir 
sind befreundet – oder versuchen es zumindest zu sein. Das ist nicht ganz so ein-
fach, denn ich bin Migrationsforscherin, setze mich für Menschenrechte von Schutz-
suchenden und legale Fluchtwege ein. Und Simon ist FPÖ-Wähler. Das äußert sich 

Judith Kohlenberger,  
geb. 1986 in Eisenstadt / Öster-
reich, ist Soziologin und leitet 
das Institut für Flucht- und 
Migrationsforschung und 
Management (FORM) an der 
Wirtschaftsuniversität Wien.  
Dieser Beitrag basiert auf 
ihrem jüngsten Buch »Migra-
tionspanik. Wie Abschot-
tungspolitik die autoritäre 
Wende befördert«, das im 
Picus Verlag erschienen ist. 
Dort finden sich auch die 
Quellennachweise. 



117Blätter 1/2026 Die Politik der Empathie

in unserer Freundschaft oft tagelang gar nicht und dann wieder fast durchfall-
artig. Dann wettert er bevorzugt gegen Flüchtlinge und Ausländer, gegen messer-
stechende Jugendbanden, gegen Frauen, die sich zu viel herausnehmen, gegen die 
schleichende Islamisierung, gegen Systemmedien und Meinungshegemonie. Nicht 
selten wird er, sonst ein Verfechter der gepflegten Konversation, urplötzlich vul-
gär, benutzt Gewaltsprache, wirkt regelrecht paranoid – ganz so, wie es dem Typus 
des »rechtsextremen Agitators« in Caroline Amlingers und Oliver Nachtweys Buch  
»Gekränkte Freiheit« entspricht.

Das hat weder mit sozialer Deprivation noch mit fehlenden Aufstiegschancen 
oder wachsenden Abstiegsängsten zu tun. Rechtspopulistische Ideologie ist und war 
nie das Privileg der unteren 25 Prozent, der Globalisierungsverlierer und Zwangs-
enteigneten. Besonders in den letzten Jahren hat sie erfolgreich in der Mitte der Ge-
sellschaft Einzug gehalten, ist in der oberen Mittelschicht und den vermögenden 
Klassen angekommen. Dafür steht Simon paradigmatisch, denn er ist das Gegenteil 
von abgehängt. Er ist weder ein deplorable, sprich: ein beklagenswerter Außenseiter, 
noch ein Incel1. Er ist ein Anywhere, ein Kosmopolit, ganz sicher kein Hinterwäldler. 
Ein Globalisierungsgewinner auf der Butterseite des Lebens. 

Wenn da nicht einige Episoden in seiner Vergangenheit gewesen wären, die in 
ihm das Gefühl, on top of the world zu sein, alles im Griff zu haben, erschüttert hätten. 
Die ihn zur Überzeugung gebracht haben: Wenn es darauf ankommt, bist du immer 
allein. Du kannst dich nur auf dich selbst verlassen. Niemand hilft dir, wenn du dir 
nicht selbst hilfst. Hinter seinem selbstironischen Humor steckt eine gehörige Por-
tion Zynismus und Einsamkeit. 

Ein soziales Experiment für beide Seiten
Trotz alledem treffe ich Simon immer wieder, in wechselnden Wiener Innenstadt-
lokalen. Ich will ihn weder bekehren noch umstimmen, ihn nicht belehren oder be-
schämen. Dass solche Versuche fruchten könnten – so naiv bin ich nach Jahren des 
Austauschs mit FPÖ-Wähler:innen im engsten Familienkreis nicht. Aber ich will un-
sere Begegnungen zum Anlass nehmen, um ihm ein Gegenmodell der bedingungs-
losen Zugewandtheit ohne Hintergedanken anzubieten, das ihn womöglich seine 
eigenen Vorurteile über »linkslinke Gutmenschen« überdenken lässt. 

Noch viel mehr aber richtet dieses soziale Experiment (auch wenn er mit dieser 
Bezeichnung unserer mittlerweile echten Freundschaft höchst unglücklich wäre) 
den Scheinwerfer auf mich und meine eigene Rolle in der radikalen gesellschaft-
lichen Transformation, die viele liberale Demokratien gerade durchlaufen. Denn 
Simon verdeutlicht exemplarisch, wie weit sich die autoritäre Wende bereits voll-
zogen hat, wie sehr die Verführungen der Rechtspopulisten weit in die Mitte der Ge-
sellschaft hineinragen. Und wie untauglich die dominanten Erklärungs- und Entzau-
berungsversuche der linksliberalen Intelligenzija sind, wie einfach sie es sich durch 
ihre moralische Überhöhung macht. 

Wie untauglich umgekehrt die Anstrengungen der Mitte-Parteien sind, die 
Rechtspopulisten durch noch härtere Migrationsrhetorik und -politik rechts zu über-

1	 Der Begriff »Incel« (Involuntary Celibacy – unfreiwilliges Zölibat) wird als identitätsstiftende Selbstbezeichnung 
von einer Strömung junger heterosexueller Männer genutzt, die den Feminismus und Frauen allgemein für 
ihre sexuelle Inaktivität verantwortlich machen.



118 Analysen AlternativenJudith Kohlenberger

holen, ihren vermeintlichen »Protest« einzuhegen, den sie durch ihren Urnengang 
zum Ausdruck brächten. Denn wenn etwas durch die rechte Welle, die in den vergan-
genen Jahren durch Europa und die Welt fegte, klar geworden sein sollte, dann die 
Tatsache, dass Menschen rechtspopulistische Parteien nicht aus reinem »Dagegen-
sein«, sondern aus Überzeugung wählen, weil sie die Inhalte und Positionen eines 
Kickl, einer Weidel, einer Meloni und eines Trump sinnvoll und gut finden. In diesem 
Punkt ist Simon zumindest ehrlich. 

Ehrlich ist er aber auch darin, dass er, seit er mich kennt, einige Annahmen über 
alleinstehende, kinderlose, akademisch gebildete weiße Mittelschichtfrauen, die 
noch dazu an einer öffentlichen Hochschule beschäftigt und damit Teil der »Elite« 
sind, revidieren musste. Zähneknirschend zwar und nur, indem er mich als absolute 
Ausnahme, quasi als Pick me Girl der Rechten, charakterisiert – das ich aber nicht 
bin. Dennoch, in unserer gegenseitigen Zugewandtheit liegt eine verborgene Kraft, 
davon bin ich nach einem Jahr dieser herausfordernden Freundschaft überzeugt. 

Wenn Abgrenzung kontraproduktiv wird
Es mag den einen oder die andere Leser:in befremden, wie man mit einem selbst pro-
klamierten Rechtspopulisten, der regelmäßig rassistische und sexistische Sprüche 
vom Stapel lässt, befreundet sein, ja freiwillig Zeit verbringen kann. So einfach die Ab-
grenzung von rechtspopulistischem Gedankengut und jenen Menschen, die ihm an-
heimgefallen sind, in der Theorie ist, so komplex ist sie in der Praxis. Zum einen, weil 
mittlerweile fast ein Drittel der österreichischen Bevölkerung die FPÖ wählt, ebenso 
wie ein Drittel der Franzosen Le Pen, ein Fünftel der Deutschen AffD und die Hälfte 
der Amerikaner Trump. Sich von einem Drittel der Mitmenschen, die unsere Väter, 
Mütter, Brüder, Schwestern, Söhne und Töchter, Kolleg:innen und Mitarbeiter:innen 
sind, abzugrenzen, ist nicht nur unmöglich, sondern in Zeiten zunehmender Polari-
sierung und Blasenbildung als Ziel zu hinterfragen. Was, so die ernsthafte Frage, die 
wir – die wir uns auf der »richtigen« Seite wähnen – uns stellen sollten, ist dadurch 
gewonnen, außer das kuhwarme Gefühl der eigenen moralischen Überlegenheit? 

Zum anderen greift der routinemäßige Ruf nach »Abgrenzung nach rechts« 
deshalb zu kurz, weil schablonenhafte Beschreibungen des/der typischen Rechts-
wähler:in deren Vielschichtigkeit nicht ge-
recht werden. So wie ich mehr bin als eine 
Migrationsforscherin, ist Simon mehr als 
ein FPÖ-Wähler. Er ist auch humorvoll und 
manchmal absurd komisch, er ist respekt-
voll und höflich in jeder Alltagsbegegnung, 
ob mit dem afghanischen Pizzalieferanten 
oder der transsexuellen Kellnerin, er ist ein verkappter Philosoph, der belesener ist 
als die meisten meiner Unikolleg:innen, und ein leidenschaftlicher Salsatänzer. Das 
sehen und noch vielmehr auch wertschätzen zu können, ist Herausforderung und 
Provokation zugleich. Wenn wir aber das Motto des Schriftstellers George Tabori, 
dass »jeder jemand ist«, auf die Verfolgten, Schutzsuchenden und Marginalisierten 
dieser Welt anwenden, müssen wir das folgerichtig und mit allen damit verbunde-
nen Konsequenzen auch auf Wähler:innen rechter und rechtspopulistischer Partei-
en tun. Jeder Flüchtling ist jemand, aber auch jede:r MAGA-Anhänger:in ist jemand. 

»Der routinemäßige  
Ruf nach ›Abgrenzung‹ 
greift zu kurz.«



119Blätter 1/2026 Die Politik der Empathie

Diese Maxime als Richtschnur für das eigene Denken und Handeln unter allen Um-
ständen zu wahren, ist schmerzhaft, unbequem, führt zu Gewissenskonflikten und 
mitunter zu ethisch uneindeutigen Entscheidungen. Aber die über allem schweben-
de Aufgabe, der sich die offene Gesellschaft zunehmend und verstärkt wird stellen 
müssen, lautet: Wie lassen sich Menschen wie Simon für die liberale Demokratie zu-
rückgewinnen? 

Ausgrenzung im öffentlichen Raum, Empathie im Privaten
Ausgerechnet im Jahr 2016, als Trump zum 45. Präsidenten der Vereinigten Staaten 
gewählt wurde, machten Forscher:innen der University of California Berkeley und 
der Stanford University im Rahmen eines sozialen Experiments eine hochinteres-
sante Entdeckung, die es bis in die renommierte Fachzeitschrift »Science« schaff-
te. Sie wollten wissen, wie man Menschen, die transphoben und im Kern bigotten 
Ideen anhängen, für moderate Positionen zurückgewinnen und ihre Vorurteile re-
duzieren kann. Die vermeintliche Zauberformel, auf die sie stießen, ist so einfach 
wie überzeugend: ein offenes Gespräch. 
Im Rahmen der Studie wurden mehr als  
500 Wähler:innen im US-Bundesstaat Flo-
rida von freiwilligen Wahlkampfhelfer: 
innen zu Hause besucht. Die Freiwilligen, 
unter denen trans- und cissexuelle Men-
schen waren, verwickelten die Bewohner: 
innen an der Haustür oder in ihrem Wohn-
zimmer in ein zehnminütiges, nicht kon-
frontatives Gespräch und baten sie, sich in die Lage von transsexuellen Menschen 
zu versetzen, um ihre Probleme zu verstehen. Das sollte die Angesprochenen dazu 
bringen, ihre Vorurteile und Stereotype über Transsexuelle zu überdenken. Das Ver-
blüffende daran: Es funktionierte. 

Nicht nur sanken danach die Anti-Trans-Einstellungen der meisten Wähler:in-
nen; der Effekt hielt sogar Monate danach noch an – selbst wenn man sie transphober 
TV-Werbung aussetzte. Die Forscher:innen fanden heraus, dass sich die Reduktion 
der extremen Ansichten zu Trans-Rechten in Unterstützung konkreter politischer 
Maßnahmen übersetzte, etwa indem die Besuchten tendenziell eher dazu neigten, 
jene Gesetzesinitiativen zu unterstützen, die Transpersonen vor Diskriminierung 
schützen sollten. Das klingt fast so, als hätten die Studienautor:innen ein Geheim-
rezept entdeckt, mit dem Rassismus, Sexismus, Homophobie, Antisemitismus und 
alle anderen Formen der Ausgrenzung und Diskriminierung auf der Welt beendet 
werden könnten. So einfach ist es leider nicht. Denn erstens braucht es Zeit – von der 
wir alle, so scheint es, immer weniger haben –, und zweitens, noch wesentlicher, Em-
pathie. Letztere nicht nur Marginalisierten und Ausgegrenzten entgegenzubringen, 
sondern auch jenen, die selbst ausgrenzen und diskriminieren, ist eine der schwers-
ten Übungen. Aber, so man dieser und anderen Studien Glauben schenkt, eine be-
sonders wirksame. 

Der Ruf nach »mehr Empathie« mag gerade in Zeiten wie diesen wie Hohn klin-
gen. Die Wirkweise von Social Media und die darunterliegenden Algorithmen, die 
Wut und Hass induzierende Inhalte viel stärker belohnen als solche, die gegenseitige 

»Durch Einladungen 
zu Talkshows ist noch 
kein Rechtspopulist 
›entzaubert‹ worden.«



120 Analysen AlternativenJudith Kohlenberger

Wertschätzung, Freude oder Hoffnung hervorrufen, arbeiten gegen uns. Die Hass-
kultur des Internets ist dabei kein Privileg derer, die sich sexistisch oder rassistisch 
gebärden, gegen Minderheiten und Marginalisierte hetzen, sondern ist auch auf der 
Gegenseite anzutreffen. Das Gegenüber als »Rassist«, »Nazi« oder als menschen-
verachtend öffentlich an den Pranger zu stellen, das mag in manchen Kontexten 
notwendig sein, vor allem, wenn es sich um Personen des öffentlichen Interesses 
handelt, deren Macht und Einfluss dadurch gebremst werden. Denn da hat die poli-
tikwissenschaftliche Forschung gezeigt, dass durch Einladungen zu öffentlichen 
Auseinandersetzungen, Podien und Talkshows kein:e einzige:r Rechtspopulist:in 
jemals »entzaubert« wurde oder sich selbst »entblößt« hat. Gibt man ihnen eine Platt-
form in etablierten Medien, auf der sie ihre kruden Verschwörungstheorien spin-
nen oder in Primetime-Interviewformaten ihre Sicht auf die Welt darlegen dürfen, 
manchmal noch von überforderten Moderator:innen geleitet, die nicht eingreifen, 
wird die Meinung ihrer Anhänger: innen dadurch kaum ins Schwanken gebracht – 
im Gegenteil. Denn wenn nun sogar Mainstream-Medien erkannt haben, wie wich-
tig die (vermeintlich sachliche) Darstellung der Inhalte und politischen Ideen von 
LePen, Kickl und Musk ist, so liegt für ihre Anhänger:innen der Schluss nahe, dass 
erstens tatsächlich etwas dran sein muss, und zweitens, diese Inhalte so schlimm, 
antidemokratisch oder anderweitig problematisch nicht sein können, wenn sie Legi-
timation durch »Systemmedien « erfahren. 

Rassistische, sexistische oder anderweitig menschenverachtende Haltungen 
und Äußerungen einerseits öffentlich zu thematisieren und anzuprangern, statt sie 
als Kavaliersdelikt abzutun, und ihre Proponent:innen andererseits aus der öffentli-
chen Debatte auszugrenzen, so sie grundlegende demokratische Werte nicht teilen, 
ist ein wesentliches Werkzeug im Kampf um den Erhalt der offenen Gesellschaft und 
liberalen Demokratie. Das betrifft aber vorrangig die öffentliche Auseinanderset-
zung und den Umgang mit Vertreter:innen autoritärer, illiberal ausgerichteter Partei-
en. Was ihre Wähler:innen und den privaten, nichtöffentlichen Austausch mit ihnen 
angeht, verhält sich die Sache ein wenig komplexer. 

Denn beim viel zitierten Mann bzw. der Frau aus dem »Volk« haben solche öffent-
lichen Naming and Shaming-Strategien, egal ob sie in den Sozialen Medien oder im 
Freundes- und Bekanntenkreis stattfinden, eher den gegenteiligen Effekt: Nicht nur, 
dass dadurch weder bei den Betroffenen selbst noch bei passiv zusehenden Dritten 
ein Meinungsumschwung herbeigeführt werden kann, manchmal tritt sogar das Ge-
genteil ein und die bigotte Haltung, die man herausfordern wollte, verhärtet sich, der 
Rassismus wird noch fester einzementiert. Dadurch werden, so Robin DiAngelo, Au-
torin von »White Fragility« (2018), »eine Reihe an Verteidigungsstrategien getriggert. 
Dazu gehört das Äußern von Emotionen wie Wut, Angst und Schuld.« Der Leitspruch, 
sich in die Lage des anderen zu versetzen, bevor man urteilt, gilt für beide Seiten. 
Aussichtsreicher sind Gespräche, die auf Augenhöhe geführt, von gegenseitigem Res- 
pekt und dem Zugeständnis der bedingungslosen Menschlichkeit des Gegenübers 
getragen sind. Was ich also tue, ist nicht »mit einem Rechten reden«, sondern mit 
meinem Freund Simon reden, in seinem ganzen Facettenreichtum. In der Anerken-
nung, dass er so viel mehr ist als seine politische Einstellung. Und dass sich durch ein 
Nicht-Reden und eine Nicht-Beziehung kein einziges Gegenwartsproblem lösen, kein 
einziger Konflikt klären lassen wird. 



121Blätter 1/2026 Die Politik der Empathie

Eine Beziehung aufzubauen und aufrechtzuerhalten, mitunter zum Nachdenken 
und Überdenken anzuregen, gelingt nur, wenn man dem anderen seine Menschlich-
keit nicht von vornherein abspricht. Es gelingt sicherlich nicht, indem ich meinem 
Gegenüber möglichst viele Zahlen und Statistiken zu Antidiskriminierung, Ras-
sismus oder tödlichen Fluchtrouten präsentiere. Damit wird selten ein Meinungs-
umschwung, ja noch nicht einmal eine generelle Offenheit für die Argumente der 
Gegenseite herbeigeführt. Wesentlicher ist 
das Ansprechen der emotionalen Ebene, 
und das lässt sich auch und vor allem durch 
empathisches Zuhören erreichen.

In der oben zitierten Studie aus Kalifor-
nien waren die Freiwilligen, die an mehr als 
500 Türen klopften, vor allem Zuhörende: 
Selbst wenn das Gegenüber Schimpfwör-
ter wie »Schwuchtel« verwendete, blieben 
sie unbeeindruckt und hörten weiter zu. Diese Technik, die vom Los Angeles LGBT 
Center nach der erfolgreichen homophoben Volksinitiative »Prop 8«, wonach gleich-
geschlechtliche Ehen nicht mehr anerkannt werden sollten, entwickelt wurde, nennt 
sich »deep canvassing«, im Deutschen etwas sperrig übersetzt als »intensives Wahl-
kämpfen« oder »Werben«. Nur indem die Wähler:innen ihre eigenen Schlüsse ziehen 
und aus ihren eigenen Erfahrungswelten schöpfen konnten, machten sie die Erfah-
rung einer gemeinsamen Menschlichkeit. Weitaus weniger hilfreich sind Belehrungs-
versuche durch abstrakte, unpersönliche Statistiken oder unmittelbares Zurechtwei-
sen bei verbalen Entgleisungen und der Verwendung politisch inkorrekter Begriffe. 

Die politischen Alarmsysteme abschalten
Warum aber sollte man jenen, die selbst nicht wertschätzend auftreten, mit Wert-
schätzung entgegentreten? Ihren Verbaldurchfall erdulden oder ignorieren, statt ihn 
zu sanktionieren? Nun, vor allem deshalb, weil durch Letzteres nichts gewonnen ist, 
außer die zarte Verbindung zum anderen, die gerade erst im Entstehen ist, gleich wie-
der zu kappen. Indem wir genau dies nicht tun, folgen die kalifornischen Wahlhel-
fer:innen und ich im Kern den vier Prinzipien, die der deutsche Medienwissenschaft-
ler Bernhard Pörksen als Basis für gelungene Kommunikation aufstellt: öffnende 
Wertschätzung füreinander, Perspektivenverschränkung, doppelte Passung und res-
pektvolle Konfrontation. Letztere bedeutet eben nicht, den anderen abzuwerten, ihm 
seinen Verstand oder seine Menschlichkeit abzusprechen, aber auch nicht, die eigene 
Haltung aufzugeben. Die ist im Zweifelsfall sogar »wichtiger als Detailwissen«, weil 
es nicht vorrangig um Fakten, sondern um Grundsätze und Wertvorstellungen geht. 

Wenn Frauen oder Minderheiten mit Schimpfwörtern bedacht und verbal ab-
gewertet werden, gilt es einzuschreiten, denn das ist, wie die empirische Forschung 
zeigt, oft nur die erste Stufe einer Eskalationsspirale, an deren Ende physische Ge-
walt steht. Der erste Schritt dafür ist und bleibt das »Andersmachen«, das Dehu-
manisieren von Menschengruppen. Doch neuere Studienergebnisse zeigen eben 
auch, dass durch ständiges Korrigieren und verbales Einschreiten im zugewandten  
Gespräch wenig gewonnen wird, wenn dadurch die Beziehungsebene, neben der in-
haltlichen, auf der Strecke bleibt. 

»Öffnende Wertschätzung 
füreinander bedeutet 
nicht, die eigene Haltung 
aufzugeben.«



122 Analysen AlternativenJudith Kohlenberger

Die Psychologin Arlie Hochschild nennt das »turning your political alarm system 
off«, also das politische Alarmsystem abstellen. Das könne man situations- und an-
lassbezogen schon mal machen, ohne damit »zu gefährden, wer man ist und woran 
man glaubt«. Denn nur so könne man erstens etwas über den anderen (dazu-)lernen 
und seinen Standpunkt verstehen (was nicht gleichbedeutend damit ist, ihn zu tei-
len), und zweitens dem anderen das Gefühl geben, ihn ernst zu nehmen, ihn wirklich 
zu hören und sich auf ihn und seine Position einzulassen. Das wiederum mache es 
wesentlich einfacher für das Gegenüber, es einem gleichzutun und sich dem anderen 
und seiner divergierenden Meinung zu öffnen, empfänglich für den Austausch zu 
sein. Wer aber das Gefühl hat, nicht ernst genommen oder gar verspottet, attackiert, 
ausgelacht oder verteufelt zu werden, wird wenig Anlass für diese grundlegende Of-
fenheit sehen. Die natürliche Reaktion darauf ist dichtmachen, sich abwenden oder 
in die Aggression gehen. 

Die bekannte sozialwissenschaftliche Kontakthypothese besagt, dass durch den 
persönlichen Kontakt unterschiedlicher, einander mitunter mit Vorurteilen gegen-
überstehender Gruppen diese am ehesten abgebaut werden können. Es braucht die-
sen grundlegenden Austausch mit konkreten anderen, also mit Individuen – und 
nicht mit der abstrakten »Masse« –, um das Bild, das man vom anderen hat, einem 
Reality Check zu unterziehen. Nicht von ungefähr haben rechte und rechtspopulis-
tische Parteien dort die größten Zugewinne, wo wenige oder gar keine Flüchtlinge 
leben, wie etwa in Ungarn. Dort nämlich gibt es keine Möglichkeit zu verifizieren, 
ob das, was ein Viktor Orbán über Schutz suchende Menschen aus dem Nahen Osten 
oder Afrika verbreitet, wirklich stimmt. Die Möglichkeit, »sich an die Stelle jedes an-
deren« zu denken, wie Hannah Arendt es als Gegenstrategie für das banale Böse in 
der Welt forderte, ist dadurch massiv eingeschränkt.

Die Erfahrung politischer Einsamkeit als Bedingung autoritären Denkens 
Durch den Kontakt wird, und auch das ist eine Erkenntnis, die auf Arendts wegwei-
sende Schriften zurückgeht, die umfassende Einsamkeit des Individuums in der mo-
dernen Massengesellschaft zurückgedrängt. Denn diese Erfahrung der politischen 
Einsamkeit, dieses »Nicht-zur-Welt-Gehören«, sei der Wahrnehmung einer zuneh-
menden räumlichen wie auch emotionalen Distanz zwischen uns geschuldet. Wir ge-
hören, wie Arendt sagen würde, nicht mehr 
dazu, nicht mehr zueinander. Immer mehr 
Menschen fühlen sich, gerade wegen mo-
derner Kommunikationstechnologien und 
der 24/7-Verfügbarkeit von niederschwel-
liger Unterhaltung und Schreckensnach-
richten, von anderen abgeschnitten, ob von 
Menschen, Institutionen oder Ideen. Erst durch die Abkapselung des Einzelnen kann 
autoritäres, radikales Denken greifen, setzen sich der Populismus, die Paranoia und 
Verschwörungstheorien durch. 

Studien zu »Einsamkeitsepidemien« zeigen, dass Menschen in Industrieländern 
mehr Zeit allein verbringen (wollen) und sich, grosso modo, einsamer fühlen als die 
Generationen davor, besonders die Jüngeren unter uns. Gelitten haben vor allem un-
sere loseren Beziehungen, also jene, die über die unmittelbare Kernfamilie und den 

»Durch persönlichen Kontakt 
können Vorurteile am 
ehesten abgebaut werden.«



123Blätter 1/2026 Die Politik der Empathie

intimsten Kreis an Freund:innen hinausgehen. Das sind Nachbar:innen, Kolleg:in-
nen, Menschen im unmittelbaren Umfeld, Bekannte und Freund:innen, die nicht zu 
den »besten« zählen, die man aber ab und zu auf einen Kaffee oder ein Glas Wein 
trifft. Diese Bekanntschaften sind wesentlich für soziale Kohäsion, weil sie uns in 
Toleranz und friedlicher Koexistenz schulen. Solche Begegnungen, so sie nicht nur 
virtuell stattfinden, verursachen Irritationen, denen man nicht einfach aus dem Weg 
gehen kann, sondern denen man sich stellen muss. Dieser Umstand eröffnet aber 
auch erst die Möglichkeit, im näheren Austausch mitunter auch Gemeinsamkeiten 
zu finden bzw. andere, weniger »triggernde« Facetten des Gegenübers kennenzu-
lernen. Die zu entdecken, braucht aber Zeit und Nähe, die wir im virtuellen Raum 
sowieso nicht und im analogen immer weniger zulassen. 

Und das hat nicht nur Folgen für unsere Persönlichkeit und unsere sozialen Be-
ziehungen, sondern auch für unsere Demokratie. Der US-amerikanische Autor und 
Politikwissenschaftler Marc J. Dunkelman nennt solche Beziehungen »politically 
moderating «, also politisch ausgleichend, weil man dabei auf Menschen treffe, deren 
Meinung man nicht teile, mit denen man aber dennoch auskommen müsse, etwa 
weil ein gemeinsames Projekt anstehe oder man nebeneinander arbeite oder wohne. 
Ausweichen, ignorieren, ausgrenzen sei da keine Option. Mit solchen Bekanntschaf-
ten könne man am besten üben, »produktiv anderer Meinung zu sein« und Kompro-
misse einzugehen – in anderen Worten: Demokratie zu leben. Es ist wohl kein Zu-
fall, dass die Erosion dieser Form von zwischenmenschlichen Beziehungen mit dem 
Aufstieg extremer politischer Positionen zusammenfällt, getrieben von Intoleranz 
gegenüber Andersdenkenden und der Dämonisierung des politischen Gegners. Die 
Erosion solcher Beziehungen könnte auch erklären, warum für jene, die sich links 
der Mitte verorten, die Wahlsiege der Rechten so überraschend kamen: Sie wussten 
einfach nicht, was ihre Nachbar:innen und Kolleg:innen wählten, oder warum.

Der Wegfall solch loser »unbehaglicher Beziehungen«, wie ich sie nennen möch-
te, bedeutet aber nicht nur radikalisierte Politik, sondern macht uns auch als Gesell-
schaft und als Individuen einsamer, im negativen Sinne empfindlicher, boshafter 
und anfälliger für Nihilismus und Ressentiments. 

Dem entgegensetzen kann man nur bedingungslose Zugewandtheit und eine Stra-
tegie der Relationalität, um die Anschlussfähigkeit und Austauschmöglichkeiten zwi-
schen unterschiedlichen gesellschaftlichen Gruppen, sozialen Milieus und Lebens-
realitäten zu erhöhen. Dazu braucht es ein gesellschaftliches Umfeld, das Beziehung 
und Solidarität fördert, also die Kontakt- und Beziehungspunkte zwischen Einzelnen 
maximiert, und das nicht Antagonismus und Konkurrenz zwischen den Einzelnen 
fördert, sondern die notwendige Abhängigkeit der Einzelnen voneinander anerkennt. 
Das gelingt, wenn politische Foren geschaffen werden, wo Emotionen nachgespürt, 
reflektiert, hinterfragt, debattiert und infrage gestellt werden können – und zwar 
in Gegenseitigkeit und im Miteinander. Dabei ist die grundlegende Humanisierung 
Start- und Endpunkt zugleich, weil es eben den Austausch mit konkreten Individuen 
braucht, um Vorurteilen über eine Gruppe entgegenzuwirken. Diese Erfahrung muss 
jeder und jede für sich machen; sie kann nicht durch gut zureden vermittelt werden.

Ich bin der Überzeugung, dass in solchen kleinen, alltäglichen Momenten des Un-
behagens, bei grundlegender Zugewandtheit, ein Schlüssel zu mehr Miteinander und 
zur Bekämpfung autoritärer, illiberaler Tendenzen in unserer Gesellschaft liegt. h



Anzeigen

124

WWW.DAMPFBOOT-VERLAG.DE

VERLAG WESTFÄLISCHES DAMPFBOOT

Jonas Frick

Downtime
Literatur, Digitalisierung und 
Klassenkampf
2025 – 283 Seiten – 30,00 € 
Print-ISBN 978-3-89691-144-5
auch Open Access

Bitte spenden Sie deshalb ein Printabo der »Blätter für deutsche und 
internationale Politik« zum Preis von 58,15 € jährlich oder überweisen Sie 
einen Betrag Ihrer Wahl an: Freiabonnements für Gefangene e.V., Sozialbank 
IBAN: DE06 3702 0500 0003 0854 00, Kennwort: »Blätter« www.freiabos.de

offline Gefangene können sich 
nicht online informieren!

Bi
ld

 ©
 iS

to
ck

 v
al

eo
5


